
ইসলামপা ও ঐক!

মুফা সাইন

ইসলােমর ভাব িবার এবং শরীয়াহ িতার লে আলহামিলাহ আমােদর দেশর ব আেলম, তােলেব ইলম, দাঈ, সংগঠক
িবিভােব বা সাংগঠিনকভােব নানামখুী মহনত কের চেলেছন। আর য কােনা আদশ, মানহাজ, িচা বা দাওয়াহেক িতা ও
বাপক করেত সংগিঠত কমসিূচ ও মহনত অত াভািবক একিট িবষয়। িক অেনেকর মােঝই উেতর মােঝ িবিভ সংগঠনেক
িফরকা আখািয়ত করার ঃখজনক বণতা িবদমান। এটা িঠক য, ইসলািম সংগঠনেলার মােঝ জােহিল সাদািয়কতার
উপিিত নই, এমনটা বলার সেুযাগ নই। িক, য কােনা সুর ও কাযকর িচােক সংগিঠত হওয়া বতীত ফলাফল বর করার
িবকও মানেবিতহােস নই। পাশাপািশ, ঃখজনকভােব ‘সংগঠন’ নামক পণূ উপকরণেক উেেশ পিরণত করার মেতা
আঘাতী ও িবপনক মানিসকতা ও চচা ব ইসলািম সংগঠন, মাাসা, খানকা বা মাসলােকর মােঝ মহামারীর নায় ছিড়েয়
গেছ।

যার দণ, ইসলামপীেদর মােঝ বাপকতা লাভ করা এক বল চিলত িচা বা িা হে,

“আেগ ঐক িতা না হেল, ফসল ঘের তালা যােব না। তাই ঐক কােয়ম করা জরী আেগ।”

অথচ বাবতা হে, এমন দািবর িকছ ুসমসা ও সংকট রেয়েছ। থমত, সাধারণত এেে ঐক বলেত ধরা হয়, ‘একক নতা বা
জামােতর অধীেন সবার জমা হওয়া। সকেলর জন সকল েই একমখুী িচায় িনিব হওয়া।’ এমনটা আসেল ভাবেত
চাকিচকময় লাগেলও, তা আসেল বাবতািববিজত। কননা, এমন ঐক অজন সব হয় শি ও সফলতার চরম ের পৗঁছােনার
পর। কননা, অিধকাংশ মানষু শি, সফলতা ও িবজেয়র পেরই কবল হেকর পতাকাতেল একিত হয়। আমােদর মেতা বল ও
িনপীিড়ত মসুিলম সমােজ ঐেকর এই ধারণািট ঘাড়ার আেগ গািড় লাগােনার মেতা হেয় যেত পাের।

আসেল, আমােদর আকািত জীবনই তা এটা য, কবলমা আাহ তা’আলার জনই জািত একিত হেব এবং বিগত
ফায়দার দণ িবি হেব না। আর এমন জীবন সাধারণত কবল িবজয় ও কত ৃলােভর পেরই অিজত হয়, আেগ নয়। তাই
সামিক ঐকেক ইসলােমর কত ৃ িতার পবূশত সাব করা পারাডিকাল ও িবপনক। বরং, েতক বি বা সংগঠেনর
জন সিুনিদ আিকদা ও মানহাজেক ক কের সামথ মাতােবক মহনত জাির রাখা আবশক। পাশাপািশ চা চলেত থাকেব
যাগতম ও সিঠক বি বা সংগঠেনর পছেন একিত হেয় যাওয়া, যিদ পিরিিতর উপযুতা উপিত থােক।

শায়খ আব ুবকর িলেখন —

“আমােদর ইসলািম ইিতহােসর বড ় অংশ জেুড ় এক শাসনববার পতন ও অন শাসেনর উােনর
যগুসিণেলােত িকংবা বিহঃশর আমেণর মেতা (যমন তাতাির অিভযােনর সময় িকংবা ুেসড
অিভযােনর সময়) উাহর ািলেলােত িবিভ শাসন িতা লাভ কের। এর মােঝ কােনা কােনািট
অেনকেলা ু ইমারাহ/রােক একীভতূ কের শেষ একিট িখলাফাহ ববা িতার িদেক অসর হয়।
কান কানিট পাবতী এক বা একািধক রাশির সে জাটব হয় িকংবা সরাসির িখলাফাহ’র সে সৃ
হয়।

এর সবেচেয়  উদাহরণ, যমনিট শায়খ আামা আব ু কাতাদাহ আল-িফিলিিন উেখ কেরেছন, ুেসড চলাকালীন,



িখলাফাহশনূ সময়েলার বাপাের। শায়খ িলেখন—

“অিধকাংশ লখক, যারা িবরিতর (উাহর িখলাফাহশণূ বা কত ৃশণূ) সময় ও যগুসিণেলা িনেয়
িলেখেছন, তারা তার িতকার িবধােন, কবলমা স সকল বির অবদানেকই তেুল ধেরেছন, যারা িনেজেদর
পেূবকার িবি িবিভ মহনত, ভিূমকা ও িবিচ য়াসেক একীভতূ কের যগুাকারী কীিতর ার
রেখিছেলন।

আমরা কােনা কােনা লখকেক দিখ, সকল অবদান একমা নতা নুীন জীর বেল দািব কেরন, িকংবা
কবল সালাহউিন আইয়বুীর বেল দািব কেরন ইতািদ।

এেত কের মানেুষর মেন এই ভলু ধারণার সিৃ হয় য, ুেসডারেদর িবে সংােমর ইিতহােসর মহান
অধায়িট রিচত হেয়েছ এমন একিট রাশির অধীেন, যা গাটা মসুিলম উাহর রাজৈনিতক ঐেকর
িতিনিধ কের।

অথচ এমন ধারণা  ভলু।

িখলাফতশণূ বা তামিকনশণূ এই সময়েলার ইিতহাস য গভীরভােব অধয়ন করেব, তার কােছ এটা 
য, ‘মসুলমানরা স সময় ুেসডারেদর িবে িবিভ ছাট ছাট দেল, িবি সংগঠেন িবভ হেয় তেবই
িতেরাধ গেড ়তেুলেছ।’ হয়েতা কখেনা কােনা গশহর (িসটােডল) কােনা এক জামাত দখল কেরেছ, যার
পতাকাতেল িকছ ু লাক জেডা় হেয়েছ, তা তমকু াম অপর একজন আেলম নতার নতৃ মেন িনেয় তার
চারপােশ সমেবত হেয় িতেরাধ কেরেছ। এিদেক কােনা একজন আেলম তার িকছ ুছােক সংগিঠত কেরেছন,
যারা তাঁেক নতা িহেসেব মেন িনেয়েছ, তা অন াে অপর কউ এ কাজ কেরেছ। এভােবই।

আিম মেন কির, য িট সবেচেয় সচুােপ এই বাবতা তেুল ধেরেছ, তা হেলা—”আল-ই’িতবার”। এর
রচিয়তা আমীর উসামা ইবেন মনুিয। িতিন “িশরায” নামক গশহেরর নতা িছেলন। তাঁর বংশ আেল
মনুিয এই গশহর শাসন কেরেছ।

আিম অন একিট পেয়ে যাবার আেগ য িবষয়িট ের সে বেল যেত চাই, তা হেলা—নুীন জী
এবং সালাহউিন আইয়বুী (রহ:)-এর বংশধরেদর মত বড ়বড ়নতােদর ভিূমকা হেলা: িবিভ খ দল-উপদল
ও সংগঠেনর মােঝ সময় কের এক নতেৃর অধীেন সেলােক িনেয় আসা। এসেবর পেরও ুেসড
মাকােবলায় সেতর উপর িতিত ছােটা ছােটা স সকল দল-উপদেলর িবরাট িবরাট ত অবদান
অনীকায। এ সম ছাট ছাট দল ও সংগঠন, যেলা কান কান গ অিধকার কেরেছ, ছাট ছাট শহর
দখেল িনেয়েছ, একই সে শ িশিবের বাপক য়িত ও ােসর সিৃ কেরেছ, ুেসড মাকােবলায়
এেলাই অণী ভিূমকা পালন কেরেছ।

পাঠক! আপিন চাইেল ুেসডেলার ইিতহাস িবািরত পেড ় দখেত পােরন য, ইলম ও তহিরেকর
পিথকদেলর ারা য পিরমাণ য়িত হেয়েছ, সেলাই শেষ বড ় বড ় সংঘাতেলােত িবজয় িছিনেয়
এেনেছ।

িবজেয়র ে বড ়বড ় স সকল সংঘােতর একক কােনা ভিূমকা িছল না। বরং িহিেনর মেতা বড ়বড়
যুেলা ছাট ছাট এমন অেনক যেুর ফসল িছল, যেলা ইিতহােস সভােব আেসিন। িক যগুাকারী
একিট িবজেয়র জন এেলাই িছল থম চাল।”[1]

অতএব, আমরা বঝুেত পারলাম, ইসলােমর সান িফিরেয় আনেত সেচ েতকিট জামাত, গা, রা, মতাদশ এই উেতর এক
একিট অংশ। সকেলরই দািয় হেলা: শেদর িতেরাধ করা এবং ইসলামেক সমুত রাখা; যা এখন সমেয়র অপিরহায দািব।



পাশাপািশ সকেলরই জন যাগ একজন নতার অধীেন ঐকব হওয়ার য়াস চািলেয় যাওয়া কাম। অতএব, মসুিলম উাহর
সংকটাপ অবা দূরীকরেণ ইসলািম আেালেনর ে একিট পণূ অনসুতৃ নীিত হেঃ-

یٰۤایَهَُّا الذَِّیۡنَ امَٰنوُۡا خُذُوۡا حِذۡرَكمُۡ فَانۡفِرُوۡا ثبُاَتٍ اوَِ انۡفِرُوۡا جَمِیۡعًا

“হ মিুমনগণ, তামরা তামােদর সতকতা অবলন কর। অতঃপর ু ু দল হেয় বিরেয় পড় অথবা
একে বর হও।” (সরূা আন-িনসা, ০৪:৭১)

বাবতা এটাই য, পিমা সভতা নতৃাধীন ইসলােমর কাশ ও গাপন শেদর সােথ ে িল হেত িগেয় যিদ এই উাহ
অসংখ বি বা সংগঠেন িবভািজত হয়ও; সিঠক সমেয় তােদর সবেচেয় যাগতম (আমানতদািরতা, পরেহজগারীতা ও বাবতার
মানদে) বি বা দেলর অধীেন বািক সবার জেম যাওয়া এক অিনবায বাবতা। যা ইিতহাস বার বার ত কেরেছ, মা,
আালসু, আইেন জালতু, িহিন ও সবেশষ কাবেুল! তাই, ইসলামপীেদর জন মলূত েয়াজন িব আিকদা ও মানহাজ হণ
কের, মিুমনেদর ছাড়দান ও ইসলােমর িতপেদর সবাক উপােয় িনরলস িবেরািধতার মাধেম িনেজেদর েচাসমহূেক
একমখুী রাখা।

আমােদর মলূ সমসা হে, জািতর উপর সকুলার শাসনববা ও সংৃিতর আিধপত। আর সমাধান হে, ইসলািম শাসনববা
ও সংৃিতর আিধপেতর পনুার! তাই, এেে আমােদর সকল বু, শতা, িবতক ও মহনত যন হয়, এ মহান ও কসাধ
ফলাফল অজেনর ময়ুািফক।

সতুরাং, হঠকারী নয়, এমন িতিট মসুিলম বি বা গাীর িত তাই থাকেত হেব দরদ, মহুাাত ও সহমিমতা! েয়াজনীয় ও
অিনবায িবতক বা খন হেব অেিভ, ইলম ও যিুিনভর। আেবগ ও ইেগার বশবতী হেয় আমরা কােনা মসুিলম ভাইেক িবগেড়
িদেয় সকুলার ও অনান ইসলােমর শেদর পতুেুল পিরণত করব না। আিরক ঈমানদারেদর ে আমােদর সাধারণ অবান
হাক—”বরীতা নয়, াতৃ”!

সামিকভােব বিগত ও সামিকভােব ীিন মহনেতর ে আজািতক ইসলািম আেালেনর কীয় নতৃ কত ৃক দ
‘আাহ আমােক িনেষধ কেরেছন মসুিলম হতা করেত’ শীষক বাতায় উেিখত িকছ ুকথা অত পণূ—

“মসুলমােনর র বািহত করা, তােদর হক ন করা, তােদর সদ দখল করা, তােদর াধীনতা খব করা;
কখনই ঐক সিৃ ও অৈনক দূর করার কােনা মাধম নয়। ঐক  আসেব মসুলমােনর সামেন িবনয়ী হওয়ার
ারা, তােদর খদমত করা ারা, তােদরেক সান করা ারা, তােদর মােঝ আা িফিরেয় আনার মাধেম।

কান জামাআেতর অধীনেদর অন জামাআেতর অধীেন ীেনর কাজ করার াধীনতা খব করা বধ নয়।
যতণ না মসুলমানরা একজন বিেক (নতা িহেসেব) মান করেত একমত হয়।

কারণ ীিন কাজসহ সম ইবাদাত পরেরর সির মাধেম হয়, জার-জবরদির মাধেম নয়। আর
মিুমনেদর জন শত পরূণ করা জরী।

তাই য বি কান দেলর সােথ ীেনর কাজ করার বাইআত ও অীকার কেরেছ স তার অীকার ভ করেত
পারেব না, যতণ না স তার আমীরেদর কাছ থেক অনমুিত িনেয় িনেজর িবষেয় দািয়মিু ও দেল না
থাকার ঘাষণা না িদেব। আর আিমরেদর জন তার পেথ বাধা হওয়া জােয়য নই। তারপর স যখােন, যােদর
সােথ কাজ করেত চায় সেেও বাধা দয়া জােয়য নই। জামাতব ইবাদােতর ে াধীনতা দয়াই হেলা
মলূনীিত। তাই বাা যার সােথ চায়, যখােন থেক চায় – সখােন থেকই ইবাদাত করেত পারেব। এেে
কান দাষ নই। এই ইসলািম মলূনীিতর মাধেম ইসলােমর কাজেলা সশুৃলাব হয়।”



এছাড়া, ইমাম উসামা আব ুআবাহ রিহমাাহ বেলন,

“আিম মেন কির—(আেালেনর) এই অভতূপবূ সফলতা ও অগািমতার পছেন একিট বড ়কারণ এই য,
(আমােদর তানিজম) সবসময় অনান তানজীম ও জামাআহর সােথ স-ুসক ও সমেঝাতা বজায় রেখ চেল।
মহান আাহর অনুহ এবং তাওফীেকর পর বলেবা—আমার এই অিত ু বয়েস দেখিছ, সবদা আমােদর
আহ িছল আমােদর সকল মহনত এবং ম যন আাহর শমনেদর িবে ববহার হয়। কােনা ম’ুিমনেক,
ইসলািম কান দলেক আমরা কখেনাই িতপ বানােবা না।

মসুিলম ভাইেদর সােথ কখেনাই তেক জডা়েবা না। তােদরেক িতহত করার চা করেবা না। ইসলািম সব
দেলর সােথ আমােদর থাকেব সমেঝাতা, সহমিমতা; িনয়েতর িবতা।”

ئكُمُۡ هَادَۃِ فَینُبَِّ وَ قُلِ اعۡمَلوُۡا فَسَیرََی اللهُّٰ عَمَلكَمُۡ وَ رَسُوۡلهُٗ وَ الۡمُؤۡمِنوُۡنَ  وَ سَترَُدُّوۡنَ الِیٰ عٰلمِِ الۡغَیۡبِ وَ الشَّ
بِمَا كنُۡتمُۡ تعَۡمَلوُۡنَ

“আর বলনু, ‘তামরা কাজ করেত থাক; আা তা তামােদর কাজকম দখেবন এবং তাঁর রাসলূ ও
মিুমনগণও। আর অিচেরই তামােদরেক িফিরেয় নয়া হেব গােয়ব ও কােশর ানীর িনকট, অতঃপর িতিন
তামরা যা করেত তা তামােদরেক জািনেয় দেবন।” (সরূা আত-তাওবা, ০৯:১০৫)

তাই ইসলােমর ধানতম িতপ সকুলার আিধপেতর অবসানেক সামেন রেখ ঐেকর সূ হে—েতক তাওিহদবাদী
মসুিলম (চাই িকছ ুপাপ ও িবদআেত িল) বি বা দল যিদ সকুলার শাসনববা, আিধপত ও সংৃিতর পতেন সত হয়,
ইসলােমর কত ৃের দািবেত আিরক হয় তেব,

১) তােদরেক এই সকুলার শাসনববা ও সংৃিতর িবেরািধতায় লেগ থাকেত হেব। সকল সামথ ও সংকেক পুঁিজ কের।
কননা, শায়খ নাদিভ (রহ.) চমৎকারভােব  কেরেছন, ‘মানবীয় িফতরােতই এটা রেয়েছ য, কবল শতার মাধেমই ঐক
অজন করা যায়। যার ফেল সকল জািতেগাীই কওমেক ঐকব রাখেত শর সান কের থােক। হাক তা কািনক বা
বায়বীয়।’

আর,

২) িনেজেদর পারিরক সমােলাচনা ও ইসলােহর ােন সাব কামলতা ও কৗশল হণ করেত হেব। চাই তা কােশ হাক বা
গাপেন। মিুমনেদর মধকার মতপাথকেক িববােদ পিরণত করা থেক বঁেচ থাকেত হেব। ভলুেক ভলু বলা বা েয়াজনীয় ইলিম
সমােলাচনা তা হেবই, তা কামও বেট। িবপরীেত, িতপেক উেিজত করা, িবগেড় দয়া এবং শর পতুেুল পিরণত করার
আঘাতী বণতা পিরতাগ করেত হেব।

ইসলাম ও আহেল হক কােনা জনপেদ শিশালী এমন অবায় িফকহ একরকম; আর ইসলাম ও আহেল হক বল ও সংশয়,
এমন অবায় িফকহ আেরক রকম। ঢালাও িচা ও মানিসকতা থেক আমােদর দূের থাকা আজ অপিরহায!! কননা, তা সহেযাগী
কমায়, শ বাড়ায়।

খাইের উাহেক দয়া সাাৎকাের, এক ের উের, শায়খ উমার মাহমদু উসমােনর (شیخ ابو قتادہ فلسطینی) কথার সারমম
হেলা,

“সকুলার শাসেকর অপসারেণর বাপাের যিদ মানষু একমত হয়; তেব, তা িরার িবে হেব, না জলুমু বা
িবেােহর িবে হেব—তা িনেয় যিদ ইখিতলাফ/মতপাথক হয়, তেব সটা আপাতত বড ় কােনা সমসা
নয়।



যমন, আহমাদ শাহ মাসউেদর িবে আহেল আরবরা অবান িনেয়িছেলন ‘িরাহর িবে’ মেন কের।
আবার, ইমারােত ইসলািময়ার এেে অবান িছল য, এই অিভযান “িবেাহীর িবে”।

এমতাবায়, সকুলার শাসেকর িবে সামিরক ও সামিক অবােনর কারণ িনেয় ইখিতলাফ কের আমােদর
এেক অপেরর িবচারণ করা উিচত নয়। এবং এেক অপেরর ভলু ধের তুতািল বা অবা করা উিচত
নয়। মেন রাখেত হেব, এ ধরেনর ইখিতলাফ আহেল ইলেমর মােঝ সই াথিমক যগু থেকই িবদমান িছল।

আমােদর উিচত এই ইখেতলাফেক সহজভােব হণ কের মলূ কাজ (তথা, সকুলার শাসেকর অপসারেণর
মাধেম শরীয়াহ িতা করা) স করা। যেহত ুকাজিটর বাপাের কােরা মােঝ ইখিতলাফ নই।”

যিদ ইসলািম সংগঠনেলা ও নতৃ শাসনববার কুফেরর বাপাের একমত হয় এবং সু া আিকদার না হয়; তেব,
শাসকেদর তাকিফর করার িবষয়িট িনেয় উেজনা তিরর পিরবেত, আমােদর দিললিভিক মত জনসাধারেণর কােছ উপাপন
করাই কাম। বরং, য বা যারাই ইসলাম পনুঃিতায় দাওয়াহ, লখােলিখ, ওয়াজ এবং িমিডয়া, সামিরক বা সাংগঠিনক
পদেেপর মেতা নানািবধ িয়ায় সকুলার শাসেনর অপসারণ চান, তারাই এখােন উি। তেব, ইরজা, অনায় তাকিফর ও
অনান া িচাধারা িতহতকরেণ বাবসত মহনত জাির রাখাও, অগামী আেালেনর অপিরহায দািয় বেট।

শায়খ আব ুকাতাদা আল িফিলিিন বেলন,

“কােনা সেহ নই য, আমােদর উপর আবশক হেলা দীেনর সংার করা এবং তার সজীবতা ও ঔল
থম েপ িফিরেয় আনা। একারেণ আমােদর উপর আবশক হেলা, শাখা-শাখা িনেয় ধাঁকায় না পড়া। বরং
আমােদরেক বঝুেত হেব য, ীেনর উসলূ বা মলূনীিত কী এবং এই শাখা ও অংশেলা পয আসার ে
অনসুতৃ নীিত িক?

কােনা গাী কােনা মাসআলায় আমােদর সহমতাবলী হওয়ার অথ আেদৗ এটা নয় য, এই জামাত আমােদর
দলভু এবং আমরা তােদর দলভু, আমােদর য অিধকার আেছ, তােদরও সই অিধকার আেছ এবং
আমােদর উপর য দািয় আেরািপত হেব, তােদর উপরও স দািয় আেরািপত হেব। বরং তা হেব উ
দেলর মানহাজ এবং তােদর আাহর ীন বাঝার পিত দেখ।

আমােদর উাহর এমন অেনক পযায় অিতবািহত হেয়েছ, যখন িজহাদ ও যেুর নতবৃেৃর মােঝ অেনক কিঠন
কিঠন িবদআিত িবষয় িছল। িরজােলর িকতাবসমহূ তােদর শংসা কেরেছ এবং তােদর উম ৃিতেলা
এখােনা মানেুষর মখু ও ঠাঁেট জীব হেয় আেছ। িক আমােদরেক তােদর িবদআিত িদকিট এবং তা থেক
সকমু হওয়া এবং (উপযু  ও সমেয়) তার িবেরািধতা করা থেকও দিৃনত কের ফলেল চলেব না।
যন আমরা কৃত িবষয়িটর অি রা করেত পাির এবং এেগাীর শংসা ও সমথেনর উতায় হািরেয় না
ফিল।”

তাই, ইসলামপীেদর সকলেকই সকুলার আিধপত ও চা িতেরাধ ও দূরীকরেণ মলূ মহনত দয়া উিচৎ। এবং আহেল
ইসলােমর আিরক বি ও দলসমহূেক (চাই তােদর ভলুিট থাকুক) অনায় আমণ পিরহার কের, সহনীয় ইখিতলাফেলােক
পােশ রেখ অসর হওয়া জায়গা খাঁজা উিচৎ।

পিরেশেষ বলা যায়, সিঠক দাওয়াহ ও মানহাজেক সংগিঠত মহনেতর মাধেম ছিড়েয় দয়ােক সাদািয়কতা আখািয়ত করা থেক
যমন িবরত থাকা উিচৎ, একইভােব সাংগঠিনক মহনত করেত িগেয় সংগঠনেক গাীয় সাদািয়কতায় প দয়াও
ইসলামপীেদর জন পিরতাজ একিট িবষয়। আদশ, িচা, অিভিচ ও মজােজর াভািবক মতপাথকেক দলাদিল বা িবিতার
টাগ লাগােনার মেতা িনচ ুমানিসকতা যমন কাম নয়, একইভােব সেুযাগ ও সাবনা থাকা সেও বহৃর াটফেম একীভতূ হওয়া
থেক অকারেণ বা হঠকািরতাবশত দূের থাকাও সুর মানিসকতা নয়।



বরং, কাম হেলা েতক বি, জামাত বা িতান িনজ িনজ জায়গা থেক সমােজর উপর চেপ বসা কুফর ও মনুকােরর
অপসারণ এবং তাওিহেদর কত ৃিতার পেথ িনজ িনজ অবান থেক কাজ কের যােব; অনান মসুিলম বি ও সংগঠনেলার
সােথ পরামশ, সময় ও সহেযািগতা জাির রাখেব এবং উপযু পিরিিত ও সমেয় ইসলােমর সাফল ও িবজেয়র ােথ একক
াটফেম কীয়তা ও কলাণ বজায় রেখ ঐকব হওয়ার চা চািলেয় যােব।

আাহ তা’আলা বেলন,

وَ الذَِّیۡنَ كفََرُوۡا بعَۡضُهُمۡ اوَۡلیِآَءُ بعَۡضٍ  الِاَّ تفَۡعَلوُۡهُ تكَنُۡ فِتۡنۃٌَ فِی الۡارَۡضِ وَ فَسَادٌ كبَِیۡرٌ

“আর যারা কুফরী কেরেছ তারা পরর পরেরর অিভভাবক, যিদ তামরা তা না কর তেব জিমেন িফতনা ও
মহািবপযয় দখা দেব।” (সরূা আল-আনফাল, ০৮:৭৩)

আাহ তা’আলাই ভােলা জােনন।

[1] শাইখ আব ুকাতাদাহ আল-িফিলিিন রিচত—“تلك أمة محمد صلى الله عليه وسلم ولن تموت” নামক ব থেক
সংগহৃীত


